
 

 
1 

 

Programma bijeenkomst 5 ‘Wie niet zo denkt als ik, volge mij’, 27 mei 2016 

 

1. rode draad 

2. Over thymos: 

 - Bloom: een uitgekleed mensbeeld: over de twee natuurstaten; 

- Fukuyama; 

- Peter Sloterdijk. 

3. Kritiek op Nietzsche 

- Joke Hermsen: over liefde 

- Luc Ferry: materialisme 

4.. volgend seizoen 

 
1. Rode draad: 

Ik vat de voorgaande bijeenkomsten kort samen: 

 

1. Wat kan ik weten: er zijn geen feiten, er is enkel interpretatie. 

2. Wat is de mens: egoïsme is dat ene feit; wil tot macht 

3. Wat moet ik doen: elke moraal is wil tot macht. Nietzsche geeft de voorkeur aan de 

grote stijl: de verbinding van het creatieve met het rationele, waarbij het rationele in 

dienst staat van het creatieve. 

4. Wat mag ik hopen: De Übermensch is de zin der aarde. Hij is wellicht een antwoord 

op een cultuur die zijn eenheid in stijl – secularisering - heeft verloren en het gevaar 

van nihilisme in zich draagt. De Übermensch omarmt het idee van de eeuwige 

wederkeer, die het nu in het teken van het eeuwige plaatst.  

 

2.  Thymos: over de woestijnmens (Also sprach Zarathoestra). De stelling is dat 

de woestijnmens een verarmd mensbeeld is: hij bestaat uit hoofd (ratio) en 

buik (eros), maar het hart, de thymos (moed, eer, trots) zijn naar de 

achtergrond verschoven.  

  

 Dit thema kom ter sprake aan de hand van: 

- Bloom: een uitgekleed mensbeeld: over de twee natuurstaten. 

- Fukuyama 

- Peter Sloterdijk 

 

Het thema van vandaag is dus trots of thymos of met de woorden van Peter 

Venmans: De hedendaagse mens is vergeten dat hij meer is dan een redelijk wezen 

dat gelukkig is met een pak friet en een pint bier. Hij komt niet langer op voor zijn 

waardigheid en eergevoel.  

 

 



 

 
2 

 

In onze laatste 

bijeenkomst kwamen 

we tot de volgende 

conclusie: “Nietzsche 

hield de moderne mens 

met de grootste ernst 

voor dat hij zich in de afgrond van het nihilisme 

stortte. Misschien dat de mens, na deze 

verschrikkelijke ervaring te hebben doorstaan, na 

deze beker tot op de bodem te hebben 

leeggedronken, kon hopen op een nieuwe tijd van 

waardeschepping, op de geboorte van nieuwe goden”. (uit: ‘de gedachteloze 

generatie’ van Allen Bloom).  

Bloom: Twee natuurstaten 

1. Er is de natuurstaat van Locke en Hobbes. Het fundamentele menselijke probleem 

voor deze denkers is schaarste. Voor de oplossing richten zij hun pijlen op de natuur. 

Haar rijkdom moet leiden tot onze rijkdom. Dat kan bereikt worden als we het belang 

van de ander inwisselen voor het goed begrepen eigenbelang. (vrije-markt-economie 

– the invisible hand) Daarvoor is vervolgens de hulp van wetenschap en techniek 

nodig. Zo werd de rede teruggebracht tot instrument van de begeerte. En de 

(westerse) mens werd tweedimensionaal: begeerte en rede, buik en hoofd. Elke 

individu is vervolgens rechter over zijn eigen belangen en mag heersers kiezen die 

over zijn belangen waken.  

2. Er is de natuurstaat van Rousseau. Hij is één van de allereerste critici van de 

Verlichting en stond daarmee aan het begin van de romantiek, die vooral in Duitsland 

tot grote bloei kwam. Rousseau had kritiek op dit uitgeklede mensbeeld van Locke 

en Hobbes. Bovendien had hij een fundamenteel andere visie op de verhouding 

mens – natuur. De lockeaanse mens is beroofd van een ziel of een zelf en daarmee 

van zijn creativiteit, dat wil zeggen zijn (waarde)scheppend vermogen. Er is in deze 

zin – in de ogen van Allen Bloom – sprake van een fundamenteel inherent conflict 

tussen de liberaal-democratische maatschappij en cultuur. Cultuur komt voort uit 

creativiteit als scheppend vermogen. De grootste mensen zijn niet de wijzen, maar 

de kunstenaars. De creativiteit als het wezenlijk menselijke is verkwanseld.   

Fukuyama: de laatste mens en het einde van de geschiedenis 

Ontevreden met tevredenheid: Fukuyama  durfde te stellen dat de liberale 

democratie een onvermijdelijk (eind)stadium is in de menselijke ontwikkeling. Met 

een herinterpretatie van Hegels filosofie betoogde Fukuyama in The End of History 

dat de aantrekkingskracht van de liberale democratie een ononderdrukbaar 

verlangen is in mensen zelf: ieder mens heeft een fundamenteel en innerlijk 



 

 
3 

verlangen naar een leven in de liberale democratie; naar een leven aan het einde 

van de Geschiedenis. 

Een van de kernbegrippen die Fukuyama hanteert om tot zijn conclusie te komen, is 

het concept van de menselijke thymos. Mensen zijn ‘bezielde’ wezens die niet alleen 

streven naar de bevrediging van hun directe, meest fysieke behoeften, maar iets 

meer willen dan dat. Dat verlangen onderscheidt de mens van het dier, schrijft 

Fukuyama in navolging van Hegel: ‘Thymos […] stelt de mens in staat om zijn meest 

krachtige natuurlijke instincten te overwinnen uit naam van wat men gelooft dat juist 

en rechtvaardig is.’ 

Mensen worden, in andere woorden, niet alleen geregeerd door de omstandigheden 

waarin ze leven, ze hebben ideeën en opvattingen over wie ze zijn, hun waardigheid, 

en over wat hun plaats is in de wereld. De bloedige strijd om erkenning tussen de 

hegeliaanse ‘eerste mensen’ is aan het eind van de Geschiedenis bij Fukuyama 

echter ingeruild voor economische wedijver: het slagveld heeft plaatsgemaakt voor 

competitie om status en rijkdom. 

Tegelijkertijd, en dat is het pessimisme dat in The End of History verscholen zit, 

betoogde Fukuyama dat de tevredenheid aan het einde van de Geschiedenis 

eenvoudig kon omslaan in nihilistische verveling. De Geschiedenis zou weer 

begonnen kunnen worden, domweg omdat de mens zijn eigen tevredenheid op den 

duur de keel uit begint te hangen. 

Sloterdijk: Eros versus thymos 

Thymos biedt Sloterdijk de mogelijkheid om onze hedendaagse postmoderne 

samenleving te bekritiseren. De afgelopen decennia is onze samenleving niet langer 

thymotisch, maar door en door erotisch: we laten ons niet langer door trots, moed of 

rancune leiden, maar door begeerte naar de spullen en de partner van de ander.  

Juist politiek links is ten prooi gevallen aan de apathie die voortvloeit uit de begeerte. 

Deze apathie betekent voor Sloterdijk dat het ons ontbreekt aan een 

gemeenschappelijk doel en bovenal aan een gemeenschappelijke woede over 

bijvoorbeeld de onrechtvaardige verdeling van rijkdom of de milieuproblematiek. 

Tegen de achtergrond van de thymotische herkomst van links, laat deze linkse 

apathie zien hoezeer de progressieve beweging woede en trots heeft verkwanseld.  

Trots, vurigheid, woede en strijdvaardigheid zijn de ingrediënten die de hedendaagse 

apathie kunnen overwinnen en van de politiek weer een strijdtoneel met een inzet 

maken.  

3. Kritiek op Nietzsche 

 Joke Hermsen: Heeft Nietzsche niet in zijn aanhoudende gerichtheid van hem 

op het creatieve, op de krachten in ons zelf, niet een (te) hoge prijs betaald? Is 



 

 
4 

de liefde niet zo langs hem heen gegaan. Het lijkt erop dat Nietzsche zich 

hiervan bewust is, getuige het onderstaande  gedichten uit die laatste periode: 

 

Nu, eenzaam met jezelf 

Tweezaam in eigen weten, 

Tussen honderd spiegels 

Onwaar voor jezelf, 

Tussen honderd herinneringen 

Ongewis, doodmoe door alle wonden 

IJskoud door alle kou, 

In eigen strikken gewurgd, kenner van jezelf! 

Beul van jezelf! 

 
Uit: Dionysos-Dithyramben (1889) 

Bron: Kairos, Joke Hermsen, blz. 197 (Dithyrambe is een lofzang op de God 

Dionysos) 

 

 Luc Ferry: als alleen de aarde het perspectief is (trouw zijn aan de aarde), dan 

ligt het materialisme wel erg voor de hand. 

 
Niet besproken in deze cyclus van 5 avonden: 

- de chronologische ontwikkeling van Nietzsche 

- lijden en medelijden 

 
5. Volgend seizoen: in onderling overleg hebben we een keuze gemaakt uit 

verschillende mogelijkheden: Spinoza, actuele filosofische artikelen, Filosofie als 

levenskunst – Wilhelm Schmid. Wij hebben voor het laatste gekozen, met 

uitzondering van de openingsavond. Deze zal gaan over Sartre en vrijheid en wordt 

ingeleid door Maarten . Een en ander leidt tot het volgende programma: 

 

30 september: Sartre, over vrijheid; 

25 november: fundamentele techniek: de tijd gebruiken; 

27 januari: het net der gewoontes knopen; 

31 maart: over het leven met de dood; 

26 mei: aanvang van de levenskunst: gelatenheid. 

 

 


